
3

Dumnezeu este un războinic
Violența și războiul în Vechiul Testament

STEPHEN DE YOUNG

Traducere din limba engleză de
DRAGOȘ DÂSCĂ 

Colecția Apologetica
Seria Studii

12

DOXOLOGIA
Iași, 2025



5

Cuprins

Prefață ............................................................................................. 7

Introducere: Iahve, războinicul ................................................ 11
Problema violenței ................................................................ 13
Răspunsuri greșite ................................................................ 16

I. Dreptatea dumnezeiască ........................................................ 23
Dreptatea regelui .................................................................. 25
Părintele orfanilor și Apărătorul văduvelor ..................... 29
Judecata de Apoi ................................................................... 33

II. Ce este moartea? ..................................................................... 37
Nu este bine ca omul să trăiască veșnic ................................... 38
Este rânduit oamenilor o dată să moară .................................. 41
Moartea a fost înghițită de biruință ........................................ 46

III. Păcatul ca infecție ................................................................. 49
Pata fizică a păcatului ........................................................... 52
Carantina ................................................................................ 56
Ispășirea prin sânge .............................................................. 60

IV. Războiul duhovnicesc ......................................................... 67
Toți dumnezeii neamurilor sunt demoni ................................. 69
Gigantomahia: războiul împotriva uriașilor ..................... 74
Izgonirea demonilor ............................................................. 83

V. Războiul sfânt ........................................................................ 89
Războiul ritualic .................................................................... 92
Legile războiului ................................................................... 99
Zelotismul și Noul Testament ........................................... 103



6

VI. Versete problematice ......................................................... 109
Profetul Elisei și urșii .......................................................... 109
Lot și fiicele sale .................................................................. 113
Fiica lui Ieftae ...................................................................... 118
Necazurile lui Iov ................................................................ 124
Moartea cauzată de apropierea de cele sfinte ................. 126
Oare victima unui viol s-a măritat cu
cel care a violat-o? ............................................................... 130

Epilog: Dumnezeu și violența ................................................ 137

Indici scripturistici ................................................................... 139

Indici de termeni generali ....................................................... 145



PREFAȚA
 

7

PREFAȚĂ

Puține aspecte ale Scripturilor sfidează și reprezintă o pro-
vocare pentru sensibilitatea modernă într-o asemenea măsură
precum violența descrisă în Vechiul Testament. Ateii extrag cele
mai brutale evenimente din Vechiul Testament – din istorisiri sau
din poruncile Torei – și le prezintă în cel mai șocant chip posibil,
ca o modalitate de a ataca mesajul Scripturilor. Atât creștinii, cât
și scepticii și agnosticii moderni sunt jigniți de aceste texte care le
încalcă conștiința, deși uneori își dau seama că, ironic, simțul lor
despre bine și rău a fost el însuși modelat de mesajul creștin.

Trebuie menționat de la început că această carte conține repre-
zentări ale violenței care, deși își au originea atât în texte biblice,
cât și istorice, pot fi tulburătoare pentru unii cititori. Să recunoaștem:
o carte despre violența în Biblie nu este ușor de scris din diverse
motive, nu în ultimul rând deoarece trăim într-o lume sfâșiată.
Mulți dintre cei care ajung la acest subiect au avut propriile expe-
riențe marcate de violență, în urma cărora au fost răniți sau au
rămas cu o rană sufletească. Intenția de la temelia acestei cărți nu
este nici de a senzaționaliza, nici de a minimaliza acele pasaje din
Biblie care mărturisesc realitatea violenței, nici de a le elimina din
mărturia vie a Sfintei Scripturi doar pentru că acest demers ne-ar
face să ne simțim inconfortabil la nivel instinctual. În schimb,
Dumnezeu este un războinic încearcă să înțeleagă mai bine și, astfel,
să integreze aceste pasaje în modul în care noi înțelegem Scripturile
și prezența activă a lui Dumnezeu în cadrul și pe parcursul expe-
riențelor omenești, inclusiv a noastră.

În Biserica Primară, ereticul Marcion a susținut că Iahve,
Dumnezeul lui Israel din Scripturile ebraice, era un Dumnezeu
fundamental diferit – și răuvoitor – față de Tatăl lui Iisus Hristos.
Această concluzie extremă, conform căreia Dumnezeul descris de
Vechiul Testament era rău după standardele Noului Testament,



8

PREFAȚĂ

a fost urmată de forme ulterioare de gnosticism. Deși puțini cititori
de astăzi ai Scripturii s-ar autocaracteriza ca „marcioniști”, atât re-
torica ateilor care încearcă să invalideze Biblia în întregime, cât și a ce-
lor care se consideră creștini, dar invalidează anumite elemente
sau paragrafe din Scripturi, reia limbajul lui Marcion cu privire la
Dumnezeul din Vechiul Testament. Chiar și comentatorii bine
intenționați consideră uneori că Vechiul Testament, și în special
violența pe care o conține, este un fel de aspect rușinos, o relicvă
obscură din trecutul îndepărtat. Ca atare, ei susțin că acesta ar tre-
bui să fie eliminat sau ignorat cu totul în propovăduirea creștină.1

Spre deosebire de Marcion, această carte pornește de la pre-
misa că Iahve, Dumnezeul lui Israel, este Sfânta Treime. Diferitele
personalități ale Vechiului Testament, așa cum sunt consemnate
în paginile sale, s-au aflat într-un contact real cu Fiul și Cuvântul
lui Dumnezeu, cu Tatăl Său și cu Duhul Său, și au trăit prezența
Lor. Descrierile acestor întâlniri, așa cum sunt consemnate în
Scripturi, sunt exacte și autentice, nu roada speculațiilor, a teolo-
ghisirii sau a altor raționamente omenești. În același timp, aceleași
relatări au fost uneori violente, s-au născut din violenţă sau au
provocat-o. Nu trebuie să evităm sau să invalidăm aceste epi-
soade din cauza pudorii exagerate. Dimpotrivă, ne întrebăm ce
ne-ar putea dezvălui aceste episoade – care sunt, de altfel, parte in-
tegrantă a întregii Scripturi – despre firea lui Hristos și caracterul cre-
ației Sale? Aceasta este întrebarea călăuzitoare a cărții Dumnezeu
este un războinic.

Toate traducerile din Scripturi și alte izvoare vechi îmi aparțin.
Acestea fiind spuse, nicio traducere nu este perfectă, inclusiv cele

1 Această carte nu are ca scop principal combaterea marcionismului prin
identificarea Sfintei Treimi ca Iahve, Dumnezeul Vechiului și Noului Testament.
În argumentaţia sa că în Scriptură sunt doi dumnezei diferiţi, Marcion a recu-
noscut autoritatea doar a unei singure Evanghelii și a câtorva epistole pauline.
Însă textele folosite de Marcion erau versiuni aparte, care nu se potrivesc cu cele
care exercită în prezent autoritatea canonică în Biserică. Nu există nicio inter-
pretare argumentată a Noului Testament creștin care să poată susține concluzia
că există doi dumnezei diferiți care au dat cele două Legăminte. Pentru discuții
suplimentare despre Sfânta Treime în Vechiul Testament, consultați cartea mea
anterioară, The Religion of the Apostles [în română: Religia apostolilor. Creștinismul
ortodox în primul secol după Hristos, trad. Dragoș Dâscă (Iași: Editura Doxologia,
Apologetica. Studii 8, 2023); n.tr.].



PREFAȚA
 

9

pe care le ofer în cărțile mele. Traducerea este mai mult o artă decât
o știință, mai ales atunci când lucrezi cu limbi vechi, care au o
structură foarte diferită de cea a limbilor moderne. Uneori, pentru
a prezenta un anumit punct de vedere sau un argument, traducerea
trebuie să fie foarte precisă cu privire la un anumit cuvânt sau să
explice de ce același cuvânt este folosit în două locuri. Totuși, din
mai multe motive, o traducere standard în limbile moderne poate
fi lipsită de această precizie. Din toate aceste motive, am considerat că
poate este mai bine să retraduc citatele scripturistice importante.



INTRODUCERE
 

11

Introducere
IAHVE, RĂZBOINICUL

În marele imn al biruinței cântat de poporul lui Israel după
trecerea prin Marea Roșie, ei Îl preamăresc pe Dumnezeul lor, pe
Dumnezeul Care i-a eliberat, și personalitatea Sa. „Domnul [Iahve]
este un războinic! Domnul este numele său!” (Ieș. 15, 3, s.n.)* Dușmanii
egipteni au suferit o înfrângere militară, deși marea a fost cea ca-
re i-a ucis. Însă aceasta nu este nici prima dată când, în Scripturi,
o acțiune violentă este atribuită Dumnezeului lui Israel, nici ulti-
ma. Totuși, ideea că Dumnezeu este un „războinic” va deveni
esențială pentru perspectiva lui Israel despre Dumnezeu ca Cel ce
face dreptate. Într-adevăr, titlul Yahweh Sabaoth2 este uneori redat
ca „Domnul oștirilor” și Îl evocă pe Iahve în calitate de comandant

2 

2 Deși uneori este confundat cu cuvântul „Sabat” în limba engleză, Sabaoth
provine dintr-un verb care înseamnă „a se aduna sau a fi mulți”. Se referă la un
grup mare sau la o adunare de oameni, precum o armată; de aici și expresia
„Domnul oștirilor”.

* Ținând cont de argumentarea autorului, am preferat versiunea din Biblia
după textul ebraic. Exodul. Leviticul, ediție îngrijită de Maria Francisca Băltăceanu
și Monica Broșteanu. Traducere, studii introductive și note de Maria Francisca
Băltăceanu, Monica Broșteanu, Melania Bădic, Emanuel Conțac, Octavian Florescu,
Victor-Lucian Georgescu, Cristinel Iatan, Alexandru Mihăilă, Delia Mihăilă,
Ovidiu Pietrăreanu, Tarciziu-Hristofor Şerban, Silviu Tatu, Cătălin Vatamanu
(București: Editura Humanitas, 2019), 95. Aceeași variantă și în Biblia tradusă
de Dumitru Cornilescu, vezi: https://biblia.resursecrestine.ro/exodul/15 (acce-
sat: 20 iulie 2025) și în Biblia romano-catolică, vezi: https://bibliacatolica.ro/
category/biblia/1-vechiul-testament/02-cartea-exodului/page/ 15/(accesat: 10
septembrie 2025). În ediția sinodală: „Domnul este viteaz în luptă”. În Septua-
ginta: „Domnul care zdrobește războaiele”, în Septuaginta 1. Geneza, Exodul,
Leviticul, Numerii, Deuteronomul, volum coordonat de Cristian Bădiliță, Fran-
cisca Băltăceanu, Monica Broșteanu, Dan Slușanschi, în colaborare cu Ioan-
Florin Florescu (Iași: Editura Polirom, 2004), 230. [n.tr.]



DUMNEZEU ESTE UN RĂZBOINIC

12

al armatelor și Dumnezeu puternic în luptă. Aceasta nu este o
simplă analogie sau o metaforă: în numeroase ocazii, Dumnezeu
a acționat cu o violență reală, nu iluzorie, asupra pământului. Nu
doar soldații egipteni, ci și primii născuți ai poporului egiptean și ai
animalelor sale au fost uciși. Înainte de aceste evenimente de la
Ieșirea, cetățile Sodoma și Gomora au fost mistuite împreună cu
locuitorii lor. Judecătorii lui Israel, inspirați de Duhul Sfânt,
aveau să-i ucidă mai târziu pe filisteni, la îndemnul lui Dumnezeu.

Să reținem că Israel nu a fost ferit de pedeapsa lui Dumnezeu.
Pe vremea regelui Iezechia al lui Iuda, Iahve i-a trimis mai întâi
pe asirieni să măcelărească cele zece triburi din Regatul de Nord
al Israelului, să-i deporteze pe supraviețuitori și să-i șteargă de
pe fața pământului ca popor. Apoi, babilonienii au atacat rămășița
lui Iuda și i-au deportat pe supraviețuitori. Mai târziu, romanii au
șters Iudeea și, timp de secole, Ierusalimul de pe fața pământului.
Romanii au invadat prima dată Iudeea în anul 70 d.Hr., distrugând
templul din Ierusalim și ucigând mii de oameni. La apogeul rebe-
liunii lui Bar Kohba din anul 136, întregul oraș Ierusalim a fost
distrus, un nou oraș roman fiind construit pe ruinele sale. Romanii
au pus apoi în aplicare o politică nemiloasă de deziudaizare în
întreaga regiune. Aceste evenimente brutale au intrat în legendă
ca urmare a descrierilor contemporanilor și au fost atât profețite,
cât și interpretate ca fiind judecata Dumnezeului lui Israel. În
Apocalipsa Sfântului Ioan, Hristos seceră câmpurile pământului
în mânia Sa, lăsând în urmă un râu de sânge atât de adânc încât
poate atinge frâul unui cal (Apoc. 14, 14-20).

Prea adesea, cei care caută să „salveze” Scripturile – motivați
de dezaprobarea noastră modernă a violenței, în special atunci
când aceasta afectează copiii și persoane nevinovate – explică,
de fapt, Biblia după mintea lor, în loc să caute să o înțeleagă.
Atunci când Scripturile sau elemente ale Tradiției Bisericii se dove-
desc dificile, aceasta este o invitație la o cercetare mai profundă,
nu la evitarea lor. În viața de acum, suferința, durerea și moartea
– chiar și a celor care sunt fără vină – sunt o realitate. Această obser-
vație nu era mai puțin adevărată în lumea antică; dimpotrivă, situ-
ația istorico-politică era mult mai apăsătoare pentru fiecare
popor în parte.



INTRODUCERE
 

13

Valoarea inerentă a fiecărei vieți de om, de la zămislire până
la mormânt, este un principiu moral creștin al cărui izvor este
Hristos. Pe baza anumitor criterii, lumea antică făcea discriminări
între diferite „calități” de oameni și se comportau în consecință,
abuzând, făcând victime și ucigând după cum cei puternici consi-
derau necesar. Aceasta era realitatea în care trăiau oamenii antici, in-
clusiv autorii Scripturii. Prin urmare, orice concepție despre
violență în Scripturi trebuie mai degrabă să fie integrată în viziunea
noastră despre lume, decât să o disociem de violența care există
pe acest pământ. Ea trebuie să țină cont de suferința, durerea și
pierderea efectivă a unor persoane reale, care au trăit și au murit în
această lume și care L-au cunoscut și au fost cunoscute de Hristos.

PROBLEMA VIOLENȚEI

Revelația supremă a Dumnezeului Treimic este Întruparea
lui Iisus Hristos, Dumnezeu-Fiul. Hristos este lentila prin care
pot fi înțelese toate Scripturile, viața continuă a Bisericii și viața
în creație. În El se află plinătatea Dumnezeirii în formă trupească
(Col. 2, 9). Este întru totul corect să interpretăm lucrările lui Iahve,
Dumnezeul lui Israel în Vechiul Testament, în lumina a ceea ce
știm că este El prin cei care L-au cunoscut pe Hristos și au scris
Scripturile Noului Testament. La urma urmei, El este același ieri,
astăzi și în veci (Evr. 13, 8). 

Totuși, trebuie să avem grijă să ne încredinţăm că revelația lui
Hristos este înțeleasă ca un întreg înainte ca o astfel de interpre-
tare să poată fi întreprinsă. Exemple ale profunzimii iubirii, com-
pasiunii, smereniei și bunătății lui Hristos abundă în Evanghelii
și în alte scrieri ale Noului Testament care reflectă viața și slujirea
lui Hristos. Moartea jertfelnică a lui Hristos este, evident, imaginea
supremă a iubirii lui Dumnezeu în Scripturi și, într-adevăr, în istorie.
Pentru mulți, aceste imagini sunt atât de copleșitoare încât devin
întregul tablou.

Însă același Iisus Hristos a înviat din mormânt triumfător
asupra puterilor păcatului, morții și diavolului. Același Hristos i-a
aruncat pe demoni în abis. Același Hristos, la Judecata de Apoi,



DUMNEZEU ESTE UN RĂZBOINIC

14

le va spune celor care nu I-au împărtășit compasiunea și iubirea:
„Niciodată nu v-am cunoscut pe voi” (Mt. 7, 23). Același Hristos
a spus despre Iuda că ar fi fost mai bine pentru el să nu se fi născut
niciodată. Același Hristos a vădit ipocrizia fariseilor, i-a alungat
pe cămătari din templu și a rostit diatribe mustrătoare împotriva
lui Irod, a mai-marilor preoților și a cărturarilor. Apocalipsa Sfântului
Ioan Îl înfățișează pe același Hristos conducându-Şi oștirile cerești
în măcelul împotriva vrăjmașilor Săi. Într-adevăr, însuși titlul
Hristos, care înseamnă „unsul”, Îl identifică drept Regele Care
domnește peste întreaga creație, Care judecă popoarele cu un toiag
de fier.

Mai mult, credincioșii din perioada celui de-al doilea templu
(cca 515 î.Hr. - 70 d.Hr.) și primii creștini credeau că Hristos, înainte
de a Sa Întrupare, S-a arătat și a lucrat în Vechiul Testament. Hristos,
al doilea Ipostas sau Persoană a lui Iahve, Dumnezeul lui Israel,
a doua Persoană a Sfintei Treimi, a mâncat cu Avraam la Mamvri
și apoi a chemat foc de la Tatăl asupra Sodomei și Gomorei. El a
scris poruncile Torei cu degetul Său pe tăblițele date lui Moise. Ca
Înger al Domnului, i-a scos pe israeliți din Egipt, călăuzindu-i prin
pustie și în bătăliile împotriva egiptenilor și amoriților. În calitate
de Comandant al oștirilor lui Iahve, l-a condus pe Iosua în lupta
împotriva uriașilor din țara Canaan. În calitate de Cuvânt al lui
Iahve, El S-a înfățișat profeților și a rostit judecata și osânda asupra
unor întregi civilizații.

Pentru autorii Noului Testament, această perspectivă despre
Hristos în măreția, puterea și slava Sa – perspectivă care era accep-
tată în teologia celui de-al doilea templu – este cea care face ca
smerenia, jertfa și compasiunea lui Iisus să fie demne de cinstire
și admirație negrăită. În marele imn hristologic, cunoscut sub
numele de Carmen Christi, Sfântul Pavel se minunează de această
tensiune dintre Dumnezeul lui Israel în slava și puterea Sa, Iahve
Savaot, și faptul că S-a întrupat și S-a dat morții pe un instrument
roman de tortură, o cruce (Filip. 2, 6-11). Adevărul profund al
Întrupării nu este că un oarecare zeu, o ființă măreață, a luat trup
de om. Dimpotrivă, adevărul este că Însuși Iahve, Dumnezeul
lui Israel, Creatorul tuturor lucrurilor, Stăpânul puterilor, S-a
născut într-o peșteră și a fost așezat într-o iesle, a trăit ca un om
proscris și a murit pedepsit ca un criminal.



INTRODUCERE
 

15

Pe de altă parte, evident, Iisus Hristos din imaginația populară
de astăzi este, ca să folosim o expresie modernă, o versiune mult
diminuată a Celui pe care L-au cunoscut sfinții. El a fost eliminat
întru totul din Vechiul Testament, iar Apocalipsa este, în mare
parte, ignorată sau respinsă ca un fel de delir febril sectar. Pentru
cititorii moderni, chiar și Sfântul Pavel pare, în epistolele sale, să
fie motivat de o agendă diferită de cea a Evangheliilor. Interpreții
textelor Sfântului Pavel citează lipsa referințelor directe la eveni-
mentele din viața lui Iisus sau a citatelor din învățătura Sa ca dovadă
a faptului că Pavel ar fi îmbrățișat, chipurile, o teologie specula-
tivă care are prea puțin de-a face cu acel „Iisus istoric”. Învierea,
punctul culminant al relatărilor evanghelice, nu mai este percepută
ca o victorie sau o cucerire, ci ca o dovadă a faptului că spiritul,
amintirea sau exemplul lui Hristos vor dăinui peste veacuri, pentru
a inspira bunătate și compasiune în alții... Pruncul Iisus din iesle
nu mai este un paradox prea profund pentru a fi înțeles de cugetul
omenesc, ci imaginea unui copil blând, dulce și gingaș care poate
fi adorat fără să punem prea mult suflet și care nu ar face rău nici
măcar unei muște. Acest Iisus imaginar nu este Dumnezeul Care
a creat universul, S-a întrupat pentru a mântui omenirea prin pu-
terea și măreția Sa. Dimpotrivă, pentru mulți, El este doar un om
prietenos și binevoitor, Care a devenit martir.

Eforturile de a minimaliza violența din Scripturile ebraice Îl
opun pe acest Iisus mai popular, mai sentimental, reprezentărilor
lui Iahve din Vechiul Testament, Care pare a fi un fel de Dumnezeu
foarte diferit de Hristosul televiziunilor comerciale.3 Contrastul
artificial este accentuat de tendința de a trece cu vederea nume-
roasele pasaje, începând cu o mare parte din Deuteronomul, care
vorbesc despre dragostea lui Iahve pentru poporul Său și pentru
omenire, în general. Dumnezeul Vechiului Testament este descris
ca fiind stăpânit doar de mânie, violență și judecată, în timp ce

3 Probabil ajutată de deosebirea pe care Martin Luther o trasează între Lege
și Evanghelie în Scripturi, această reprezentare a lui Hristos în comparație cu
Dumnezeul războinic al Vechiului Testament era deja răspândită în Germania
secolului al XIX-lea în rândul cercetătorilor liberali. Friedrich Nietzsche, în
special, a criticat nu comparația, ci acceptarea necondiționată a acestei forme
a lui Hristos de contemporanii săi savanți. Desigur, el Îl prefera pe Dumnezeul
aparent mai impunător și mai puternic al Vechiului Testament.



IV. RĂZBOIUL DUHOVNICESC
 

67

Capitolul IV
RĂZBOIUL DUHOVNICESC

Origen a spus că relatările cuprinse în Iosua ar fi imorale dacă
nu ar avea aspectul (caracterul) unei lupte spirituale, duhovnicești.
Această afirmație a fost adesea interpretată greșit ca susținând
ceea ce se numește astăzi interpretarea alegorică a Scripturilor.
Acest aspect reduce comentariul lui Origen – fără a mai menționa
tratatul său ulterior dedicat Cărții lui Iosua – la ideea că, efectiv,
„ceea ce conține această carte este oribil, așa că trebuie să o citim
metaforic, simbolic”. Totuși, aceasta nu este metodologia pe care
Origen a folosit-o în comentariul său la Iosua. Să nu socotim greșit
că el ar fi fost de părere că această carte biblică este respingătoare,
singura modalitate de a o salva fiind doar prin „interpretarea”
alegorică sau morală. Dimpotrivă, Origen era de părere că nara-
țiunea din Iosua se referă, de fapt, la războiul duhovnicesc, chiar
dacă o lectură de suprafață a textului se poate dovedi provocatoare
sau problematică în anumite aspecte. Ea ne vorbește despre războiul
duhovnicesc, atunci când este interpretată corect.

Tema războiului duhovnicesc nu începe în Cartea lui Iosua,
ci mai degrabă în Tora, cu relatarea Ieșirii și a primelor bătălii care
au loc odată cu sosirea lui Israel în teritoriile de la est de râul Iordan.
Această continuitate este atât de frapantă încât i-a determinat pe
unii cercetători să vorbească despre un Hexateuh, care să includă
și Cartea lui Iosua. Nici Iosua nu încheie discuția despre războiul
duhovnicesc, care continuă în cărțile Samuel/Regi. S-ar putea chiar
susține că tema războiului duhovnicesc nu este lămurită pe deplin
până la Apocalipsa Sfântului Ioan, la sfârșitul Noului Testament.
Descrierea războiului duhovnicesc din Noul Testament este legată
de cea din Iosua nu doar alegoric sau analogic, ci direct și literal.

Prin urmare, cartea lui Iosua nu reprezintă o excepție în expu-
nerea acestor teme. Ea nu poate fi izolată sau ignorată ca un text


	02_Stephen De Young_Dumnezeu este un razboinic_Prefață
	03_Stephen De Young_Dumnezeu este un razboinic_Introducere
	07_Stephen De Young_Dumnezeu este un razboinic_Cap. 4

